La galeria de los perplejos

." Asociacion Arjai

OPINION DE HUME SOBRE LA NATURALEZA Y EL ORIGEN DE
LA NOCION DE CAUSALIDAD

MAINE DE BIRAN
“OPINION DE HUME SUR LA NATURE ET L'ORIGINE DE LA NOTION DE CAUSALITE”
Traduccidn al espafiol: Jesis M. Morote

"Cuando miramos (dice Hume en su séptimo "Ensayo sobre la idea de poder y de
conexion necesaria")! a los objetos externos alrededor de nosotros y consideramos la accidn
causal, nunca somos capaces, en primera instancia, de descubrir ningun poder o conexion
necesaria; ninguna cualidad que una el efecto a la causa, y haga que uno sea consecuencia
infalible de la otra. Solo vemos que uno, efectivamente, sigue al otro. El choque de una bola de
billar se ve acompafiado por movimiento en otra. Eso es lo Unico que se muestra a los sentidos
externos. La mente no experimenta sentimiento o impresion interna alguna con motivo de esta
sucesion de objetos. En consecuencia, no hay en ningun caso, en ningun ejemplo particular de
causa y efecto, nada que pueda sugerir la idea de poder o conexién necesaria®.

... Las escenas del universo estdn cambiando continuamente, y un objeto sigue a otro en
una sucesion ininterrumpida; pero el poder, la fuerza que mueve la mdquina entera, se nos
oculta, y nunca se muestra en ninguna de las cualidades sensibles corporales. Sabemos que, en
efecto, el calor acompafia siempre a la llama; pero cudl sea la conexidn entre ellos, no nos cabe
conjeturarlo o imagindrnoslo. Es imposible, por lo tanto, que la idea de poder podamos derivarla
de la contemplacion de cuerpos en casos singulares de interaccion mutua, porque ningun cuerpo
muestra nunca ese poder que pueda ser el origen de tal idea.

Puesto que, por lo tanto, los objetos externos tal como se presentan a los sentidos, no
dan ninguna idea de poder o conexidn necesaria, mediante su interaccion en casos particulares,
veamos si esta idea se deriva de reflexion sobre operaciones de nuestras propias mentes, y se
copia de alguna impresion interna. Puede decirse que somos en todo momento conscientes de
un poder interior, ya que sentimos que, por la mera orden de nuestra voluntad, podemos mover
los drganos de nuestro cuerpo, o dirigir las facultades de nuestra mente. Un acto de volicion
produce el movimiento de nuestros miembros o suscita una idea nueva en nuestra imaginacion.
Esta influencia de la voluntad la conocemos a través de nuestra conciencia. De aqui obtenemos
la idea de poder o energia; y estamos sequros de que nosotros mismos y cualquier ser inteligente
posee ese poder. Esta idea, pues, es una idea de reflexion, puesto que se suscita al reflejar las
operaciones de nuestra propia mente y las drdenes procedentes de la voluntad, sobre los
organos del cuerpo y las facultades del alma."

Tras haber indicado asi, con bastante precision, la verdadera fuente de la idea de poder
y de conexion necesaria, Hume se lanza a negar esta fuente o el hecho mismo de la conciencia
de la actividad, y rompe asi, adrede, el Unico hilo que podria sacarlo de ese laberinto de dudas,
al que tanto parece complacerle regresar.

1 Comienza su texto Maine de Biran con una extensa cita de Hume. Se trata de parte de la Seccién VIl de su obra "An
Enquiry concerning Human Understanding", titulada Sobre la idea de conexidn necesaria. Traduzco el texto de Hume
directamente del inglés, disponible en http://www.gutenberg.org/files/9662/9662-h/9662-h.htm, y no la traduccién
al francés en el texto de Maine de Biran. (Nota del traductor)

2 Habrfa que decir la sucesidn; porque la idea de poder, o de conexidn necesaria, es distinta de la causalidad
propiamente dicha. (Nota del autor)

1/6


http://www.gutenberg.org/files/9662/9662-h/9662-h.htm

La galeria de los perplejos

." Asociacion Arjai

Reproduciré sus principales argumentos con el debido cuidado y detalle, ya que los
considero adecuados para establecer el principio combatido y negado por nuestro escéptico.

PRIMER ARGUMENTO: La influencia de las voliciones sobre los drganos corporales es un
hecho conocido por la experiencia como lo son todas las operaciones de la naturaleza.

Respuesta.- Niego absolutamente la equiparacion.

Un hecho de experiencia interna inmediata no se conoce como un hecho de experiencia
externa. Una operacién de la voluntad o del yo no se parece en nada a lo que llamamos una
operacién de la naturaleza. La representacion de un objeto o de un fendmeno puede
perfectamente comportar una duda acerca de la realidad del objeto o de la causa exterior del
fendmeno; pero la apercepcion interna del acto o del poder cuyo ejercicio se atribuye en ese
momento el yo, es para si misma su objeto o su modelo. Es un sentimiento originario que sirve
de modelo a toda idea de fuerza exterior, sin que tenga él mismo ningun modelo primitivo
foraneo. El rasgo propio de un hecho primitivo o de una verdad inmediata, es que el ser o el
parecer, el objeto y la idea, son idénticos, o se reducen a lo mismo; que la ratio essendi y la ratio
cognoscendi son unay la misma cosa, como dice Bacon.

Una segunda diferencia adicional a la que acabamos de sefialar entre los hechos de
experiencia interna y los de la experiencia externa es que, en los primeros, el nimero de
repeticiones no aflade nada a la persuasién o a la creencia de una conexion real e infalible entre
la causa y el efecto, puesto que esta relacién se percibe inmediatamente entre dos hechos o
dos elementos de una misma conexién percibida interiormente, como son el acto de querer y
los movimientos de nuestros miembros. Por el contrario, en la asociacién de imagenes, la
persuasion de que tal fendmeno sucedera a tal otro que lo ha acompafiado constantemente, es
siempre proporcional al numero de las repeticiones; el habito constituye toda la creencia y mide
su intensidad.

SEGUNDO ARGUMENTO: Nunca se ha podido prever ese hecho en la energia de la
causa, ya que esta energia que forma la conexion necesaria de las causas con su efecto jamds se
ha manifestado.

Es totalmente cierto que en la experiencia externa nunca se ha podido prever el hecho
en la energia de la causa; precisamente porque no vemos el hecho ni sentimos o percibimos, de
ninguna forma, la energia de la causa. Pero ocurre justamente lo contrario en una experiencia
interna, como la de nuestro esfuerzo libre, o de la accién de nuestra voluntad, en los
movimientos que produce. Sentimos el efecto a la vez que percibimos la causa, y el primer acto
de conciencia nos ensefia enseguida a prever el hecho del movimiento en la energia misma de
su causa, que soy yo. Este caso de prevision es uUnico, y el argumento general parece disefiado
para hacer notar mejor la excepcién.

éiQué entendemos al decir que una energia se manifiesta? éSe quiere hablar de una
representacion objetiva? Seguramente no hay nada similar en el sentimiento inmediato de
nuestra energia o actividad motriz; pero écémo probar que sea necesario que esta fuerza
interna se manifieste asi, para que se nos atestiglie su realidad con toda la evidencia del
sentimiento, y que tenga para nosotros el valor de un principio o de un hecho primitivo?

TERCER ARGUMENTO: Sentimos en cada momento que el movimiento de nuestro cuerpo
obedece a las Ordenes de la voluntad. Pero pese a todas nuestras mds profundas
investigaciones, estamos condenados a ignorar eternamente los medios eficientes mediante los

2/6



La galeria de los perplejos

." Asociacion Arjai

cuales se realiza esta operacion tan extraordinaria, aunque tengamos de ella un sentimiento
inmediato.

Cuando se dice que estamos condenados a ignorar los medios mediante los cuales
nuestra voluntad comunica el movimiento a nuestro cuerpo, se entiende siempre que no
podemos formarnos una imagen o una representacion externa de tales medios a partir del
primer impulso de la fuerza motriz eficiente, hasta el movimiento transmitido por los nervios al
musculo que se contrae. Pero écdmo pretender que el sentimiento inmediato del poder o el
nisus que da comienzo a los movimientos voluntarios depende del conocimiento objetivo o
representativo de los medios o de los instrumentos mismos de la voluntad, tales como el juego
de los nervios, de los musculos, etc.?

éQué tiene que ver la representacion de los instrumentos o de la forma en que una
operacién se ejecuta, con el hecho de sentido intimo o con la conciencia misma de la
operacion? ¢No son dos cosas totalmente heterogéneas? Ciertamente una sensacion o una
apercepcion interna no puede aportar ninguna luz sobre los medios exteriores que pensamos
gue concurren en su produccién; pero la representacion de tales medios, ipodria esclarecer,
por su parte, hechos que incumben solamente a la apercepciéon interna? Ciertamente no
percibimos de ninguna forma ni los rayos luminicos en si mismos, ni su reflejo externo, ni su
refraccién en el interior del ojo. Tampoco tenemos el sentimiento inmediato de una impresion
sobre la retina, sino solamente la intuicién objetiva, producto de toda esta serie de
movimientos. Sélo los dpticos saben o creen saber los medios eficientes mediante los cuales
tiene lugar la visién. Los demds hombres los ignoran completamente. Pero esta ignorancia de
los medios, ¢cambia en algo el hecho mismo de la visién?

CUARTO ARGUMENTO: ¢Hay en toda la naturaleza un principio mds misterioso que el de
la union del alma y el cuerpo? Una sustancia espiritual influye sobre un ser material. El
pensamiento mds fino anima y mueve el cuerpo mds grosero. Si tuviésemos una autoridad tan
amplia sobre la materia, como para poder, a medida de nuestros deseos, transportar montafias,
o cambiar el curso de los planetas, esta autoridad no seria mds extraordinaria ni mds
incomprensible.

Respuesta.- Hagamos una observacion a este argumento que puede cortar de raiz
numerosas discusiones o cuestiones insolubles.

Tomando el yo como causa, y la sensacién muscular como efecto, no cabe preguntar
cual es el fundamento de la relaciéon intima que une estos dos términos bajo el sentimiento del
esfuerzo querido, ya que es el hecho psicoldgico de nuestra existencia por encima del cual es
imposible ir mas alld, sin salir de nosotros mismos o cambiar de punto de vista: pero
encontraremos sin duda un misterio verdaderamente inexplicable cuando, considerando el
alma como cosa u objeto, y el cuerpo como otro objeto, intentamos imaginar como una
sustancia simple y activa puede actuar o desplegar su poder motriz sobre una sustancia pasiva y
compuesta.

Para explicar, en efecto, el cébmo de esta accion reciproca o el sentido de las dos
sustancias, habria de poderse formar, de entrada, la representacién de una fuerza en si misma
extrafia al yo. Es decir, concebir en una imagen y en el punto de vista objetivo lo que no puede
ser dado mas que subjetivamente y bajo la apercepcion intima que el sujeto pensante tiene de
si mismo como actor y creador del esfuerzo.

Si no notdsemos resistencia absoluta e invencible, o si los cuerpos extrafios fuesen
movidos como nuestros miembros por la sola fuerza eficiente de nuestra voluntad, la autoridad
o imperio que el yo ejerceria sobre la naturaleza, seria un hecho de experiencia externa e
interna a la vez, y en absoluto un milagro.

3/6



La galeria de los perplejos

." Asociacion Arjai

El milagro o lo incomprensible seria que un movimiento o un cambio cualquiera
comenzase en nosotros o fuera de nosotros sin una causa o una energia eficiente, y por una
simple armonia preestablecida entre nuestros simples deseos o nuestras aspiraciones y los
movimientos llevados a efecto como en la hipétesis de la veleta de Bayle®.

Supongamos que deseo escuchar una determinada secuencia de sonidos melodiosos, y
que al instante llegan a mis oidos los sonidos, dacaso podria atribuirmelos como efectos, de los
que mi voluntad fuese causa eficiente, y como produciéndolos yo mismo cantando o como
modificando mi oido mediante los movimientos voluntarios del érgano vocal sobre el cual actuo
inmediatamente y con la conciencia de un poder motriz?

éQuién puede negar la diferencia esencial que hay entre estos dos casos? ¢Y cémo no
ver gque esta diferencia consiste precisamente en que hay un esfuerzo querido y conciencia de
causalidad sdlo en este segundo caso, pero nada semejante en el primero? Aqui no se trata de
explicar, sino de constatar la diferencia: un hecho de sentido intimo, como el poder eficiente en
los movimientos del cuerpo, no se explica; porque es lo primitivo en el orden del conocimiento
y sirve él mismo de explicacién de todos los datos de nuestra naturaleza intelectual y moral, asi
como de todas las nociones de las cuales es el principio.

QUINTO ARGUMENTO: Si un sentimiento intimo nos hiciese apercibir algun poder en la
voluntad, tendriamos que conocer tanto ese poder como su union con el cuerpo, y la naturaleza
de las dos sustancias en virtud de las cuales una hace que se mueva la otra.

Respuesta.- Este argumento hipotético a lo Unico que conduce es a volver del revés
todas las bases legitimas del razonamiento, ya que subordina la certeza de un hecho interno a la
realidad de un conocimiento externo del cual aquel hecho seria consecuencia, mientras que no
puede sino ser el principio.

Restableciendo el orden natural del razonamiento, afirmo por el contrario: si el
sentimiento intimo que nos hace apercibir un poder de actuar en el ejercicio de nuestra
voluntad, dependiese del conocimiento absoluto del alma o de su unién con el cuerpo, v,
finalmente, de la forma en que las dos sustancias actlan la una mediante la otra, no podriamos
tener el sentimiento intimo del poder, sin tener el conocimiento objetivo de las sustancias
separadas y de los medios de su accién reciproca. Pero tenemos la apercepcion interna de
nuestro poder de actuar inseparablemente de la de nuestra misma existencia.

Tenemos, al ejercer nuestra fuerza, el sentimiento de una unién inmediata entre la
causa o la fuerza yo que efectla el movimiento y el efecto producido o la sensacién muscular, y
no tenemos ningun conocimiento representativo del alma en si ni de su unién con el cuerpo;
pues el sentimiento intimo de poder es independiente de todo conocimiento objetivo de las
sustancias espirituales y corporales y de su union reciproca.

Asi, al distinguir dos puntos de vista o dos clases de elementos que el escéptico
confunde permanentemente con el objetivo de arrojar sobre uno de ellos la oscuridad que
cubre al otro, derribamos a la vez todo el andamiaje de sus argumentos.

SEXTO ARGUMENTO: Sabemos, por la anatomia, que en los movimientos voluntarios, los
objetos sobre los que se despliega el poder de forma inmediata no son los miembros mismos,
sino los nervios, los espiritus animales; o quizd algo mds sutil, mds desconocido aun, con cuyo

3 Bayle, en defensa del determinismo, planteé la hipdtesis de que la ilusidn de libertad serfa como una veleta que
posee, como Unica facultad, la de querer moverse; tal veleta se imaginaria, cuando el viento la hace girar y volverse ya
a la derecha, ya a la izquierda, segun la direccion del viento, que se mueve por si misma, creyendo poseer una virtud
propia innata. (Nota del traductor)

4/6



La galeria de los perplejos

." Asociacion Arjai

auxilio el movimiento se despliega hasta la parte del cuerpo que nos proponemos mover
inmediatamente. ¢ Se necesita una prueba mds cierta de que el poder que preside la totalidad de
esta operacion, lejos de ser plena y directamente conocido por una conciencia intima, resulta ser
misterioso e ininteligible en grado sumo?

éQué importa la forma en que se aplica la accion del alma, sea a las diferentes partes
del cuerpo que aquella pone en juego, sea directamente a un solo centro organico, sea en fin a
ciertos fluidos o espiritus animales cuya existencia se ha llegado a suponer, sin haberla podido
constatar nunca mediante la experiencia? Convendremos sin esfuerzo en que este género de
cuestiones es insoluble, pero lo que no lo es, lo que ni siquiera constituye una cuestion, y sin
embargo aquello de lo que ante todo se trata, es de saber si en todo acto o movimiento
voluntario tenemos el sentimiento del poder, de la energia, de la fuerza que comienza el
movimiento, lo suspende o lo detiene; o si no tenemos un sentimiento como ése.

En caso negativo, pregunto cémo podriamos tener la idea de un nisus y de una fuerza
cualquiera, al distinguir en nosotros un acto voluntario que creamos, de un movimiento
involuntario que se produce sin nuestra participacion y a nuestro pesar.

Pero en el primer caso, que es imposible negar, habiendo constatado la realidad de un
poder motriz de la Unica forma en la que puede serlo, es decir, por la conciencia o el
sentimiento intimo de un esfuerzo libre, es totalmente evidente que nosotros no tendremos
necesidad de conocer la forma en que actia el alma, ni de saber si su accién se ejerce
inmediatamente, o mediante una serie mdas o menos larga de efectos intermedios, para
asegurarnos de entrada de la realidad de esta fuerza motriz que es el nosotros mismos, y estar
autorizados a relacionar con ella enseguida todos los movimientos de fuerza que de ella se
derivan.

Podemos, pues, establecer con confianza la tesis opuesta a la de Hume, y mientras que
éste pretende que la ignorancia invencible en la que estamos respecto de la accion del alma
sobre el cuerpo asi como de los medios y circunstancias de esta accidn, es una prueba cierta de
que el poder motor, lejos de ser conocido por la conciencia, es al contrario misterioso e
ininteligible hasta el extremo, diremos por el contrario: es precisamente porque ese poder se
apercibe inmediatamente y no se conoce mads que por la conciencia intima, por lo que no puede
concebirse como cosa en si ni representarse a la imaginacién en los medios o los instrumentos
de su ejercicio.

Es precisamente porque es de una evidencia inmediata perfecta bajo el punto de vista
subjetivo por lo que es misterioso e ininteligible hasta el extremo bajo el punto de vista
objetivo.

SEPTIMO ARGUMENTO: La experiencia nos ensefia, pues, que la voluntad ejerce una
influencia; pero todas las informaciones de la experiencia se reducen a mostrarnos
acontecimientos que se suceden constantemente los unos a los otros; en lo que respecta a la
union secreta que los vuelve inseparables, sobre eso no nos aporta ninguna ensefianza.

He aqui, pues, la conclusién general de una hipdtesis que no puede ser justificada, ya
gue es contraria al hecho de sentido intimo; a saber: que entre el acto de volicion vy el
movimiento del cuerpo, sélo hay una simple relacién de sucesion fenoménica, como entre
cualesquiera acontecimientos que se siguen constantemente, sin que haya, o lo que viene a ser
lo mismo, sin que podamos reconocer, ni por el sentimiento ni a priori, ninguna conexion real,
necesaria, ningln poder, energia o fuerza eficiente, en virtud de qué uno produzca lo otro.

Hume ha mostrado de forma insuperable que, sin el sentimiento intimo de poder que
ejercemos en el esfuerzo, la nociéon de causalidad o la de una conexién necesaria entre los
hechos de la naturaleza que se suceden habitualmente, no tendria fundamento alguno real y

5/6



(R La galeria de los perplejos
-~

legitimo, fuera de nosotros, ni en nosotros: de donde se sigue que si tenemos ese sentimiento
de poder, toda idea de fuerza o de conexion necesaria puede o debe encontrar su origen en ese
hecho de sentido fntimo. Esta es la cuestién que planea sobre el hecho de conciencia; no se
puede avanzar mas, y si se niega ese hecho, se ha terminado toda argumentacion.

Aqui, pues, el escéptico, reducido al absurdo, confirma él mismo la realidad del
principio que pretende refutar. Deducimos de todo lo anterior dos conclusiones opuestas a la
que nuestro fildsofo extrae de toda esa argumentacion escéptica.

19 La nocion de poder o de conexidn necesaria deriva Unicamente de la conciencia
interna de nuestro poder de actuar o del sentimiento de nuestra propia causalidad apercibida
en los movimientos voluntarios, y por consiguiente en todos nuestros actos libres.

29 El poder y la energia, causas de donde proceden esos movimientos, es un hecho que
conocemos inmediatamente, certissima scientia 'y clamante conscientia; hecho interno sui
generis, muy diferente de todos los sucesos naturales que la experiencia comun puede
representar a los sentidos o a la imaginacién como ligados los unos a los otros, en un cierto
orden habitual de sucesién; y como esa relacién de sucesién difiere (toto genere) de la de
causalidad, repugna afirmar o pensar que el habito o la experiencia repetida pueda hacer nacer
el principio, o transformar los efectos en causas, lo contingente en necesario.

6/6



